
        
            
                
            
        

    
DU GIÀ SƯ ÐỊA LUẬN 

Thứ ba, 08 Tháng 12 2009 16:32 

Trước tác: Bồ-Tát Tối-Thắng-Tử 

Hán dịch: Tam-Tạng Pháp-Sư Huyền-Trang 

Việt dịch: Thích-Tâm-Châu 

 

---o0o--- 

Tổ-Ðình Từ-Quang 

2176 Ontario East 

Montreal, Quebec H2K 1V6 



SƯ ÐỊA LUẬN THÍCH[1] 

Trước-tác: Bồ-Tát Tối-Thắng-Tử[2] 

Hán-dịch: Tam-tạng Pháp-Dư Huyền-Trang[3] 

Việt-dịch: Thích-Tâm-Châu 





DU GIÀ SƯ ÐỊA LUẬN 

Trước tác: Bồ-Tát Tối-Thắng-Tử 

Hán dịch: Tam-Tạng Pháp-Sư Huyền-Trang 

Việt dịch: Thích-Tâm-Châu 



Bài Kệ Mở Đầu ................................................................................................................ 3 

Tại sao lại nói luận này? ................................................................................................. 4 

Nay nói về “sở nhân” của luận này. ................................................................................ 6 

Nay nói về Du Già Sư Ðịa Luận. ..................................................................................... 6 

Luận này đã có năm phần như thế, tại sao chỉ đặt tên là Du-Già Sư Ðịa? ................... 10 

Duyên gì mà hợp năm Thức lại lập thành một Ðịa? ...................................................... 13 







 

2 

Bài Kệ Mở Đầu 

Kính lễ Thiên Nhân Ðại-Giác-Tôn,[4] 

Phúc-đức, trí-tuệ đều viên mãn. 

Vô thượng, văn-nghĩa pháp chân-diệu, 

Thụ học, chính tri Thánh Hiền chúng. 

Ðỉnh lễ Vô Thắng Ðại Từ-thị, 

Mong các hữu tình chung lợi lạc. 

Thâu thái yếu nghĩa trong các kinh, 

Lược nói Du-Già thành năm phần. 

Quy mệnh định-lực pháp lưu diệu, 

Công-đức phát khởi do Vô-Trước. 

Trong biển Vô Thắng các bậc Thánh, 

Dẫn pháp cam-lộ tối cùng cực. 

Tự hưởng đầy đủ vị mỹ âm, 

Các cõi thế-gian cùng lợi lạc. 

Mưa tuôn hoa chữ vô cùng đều, 

Thấm mát cây Mưu-Ni như ý. 

Luận này thù thắng như hoa sen, 

Như kho diệu bảo, như biển lớn. 

Bày đủ nghĩa rộng trong các Thừa, 

Thích rõ văn ấy không thiếu sót. 

Ở trong đại luận Du-Già này, 

Tùy sức, tôi nay thích ít phần. 

Khiến cho chính pháp thường không hết, 

3 

Lợi ích an vui khắp hàm-thức. 

Nay nói luận này.  

Tại sao lại nói luận này? 

Nói luận này vì có hai duyên: Một là, vì muốn giáo pháp vô thượng của Như-Lai 

được  trụ lâu  trên thế gian. hai là,  vì sự  lợi  ích, an-lạc,  bình  đẳng  của các hữu 

tình. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, vì thánh giáo của Như-Lai như nước 

cam lộ đã bị ẩn một, nay nhớ nghĩ, góp nhặt lại và làm cho nó thêm mở tỏ. Giáo 

pháp  nào  chưa  bị  ẩn-một,  dùng  sự  vấn  đáp  và  quyết  định  lựa  chọn,  làm  cho 

giáo-pháp ấy được hưng thịnh hơn. Hai là, vì hết thảy chúng-sinh trong hữu tình 

giới:  Loại  có  chủng-tính  (hạt  giống  của  giác  tính),  mỗi  loại  đều  y  vào  bậc  của 

mình, tu các pháp thiện xuất thế, được đạo quả ba thừa[5], ra khỏi vòng sinh-tử. 

Loại  không  có  chủng-tính,  y  vào  nhân,  thiên  thừa,  tu  các  điều  thiện  thế-gian, 

được đạo quả nhân-thiên, thoát khỏi ác thú. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, hoặc có nhiều người nói về “Không”, 

nhưng không phải liễu nghĩa kinh. Như họ nói về lượng tính, chấp chặt vào việc 

gạt bỏ tất cả pháp là “Không”. Tất cả đều chán ghét và chống trái với “hữu-giáo”, 

khiến cho họ, tùy theo sự liễu ngộ các pháp hữu tướng, bỏ tư tưởng “không”, để 

giải những mật ý của kinh. Hai là, lại có nhiều người nói về “Hữu”, nhưng không 

phải liễu nghĩa kinh. Như họ nói về lượng tính, chấp chặt vào “Hữu”, tất cả đều 

chán  và  sợ  về  “không-giáo”,  khiến  cho  họ,  tùy  theo  sự  liễu  ngộ  các  pháp  vô 

tướng, bỏ tư tưởng “hữu”, để giải thích mật ý của kinh. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, vì muốn thành tựu chủng tính Bổ-đặc-

già-la[6] của Bồ-tát, nương vào giáo nghĩa Ðại thừa, trùm khắp văn, nghĩa, hành, 

quả của các Thừa, sinh ra trí thiện sảo phương-tiện, dứt hết thảy mọi chướng, tu 

hết thảy các pháp thiện, chứng đạo Bồ-đề của Phật, dù cho đến cùng tột đời vị 

lai, việc lợi mình, lợi người, vẫn không bao giờ ngưng bỏ. Hai là, vì muốn thành 

tựu  chủng  tính  Nhị  thừa[7]  và  không  có  chủng  tính  Bổ-đặc-già-la,  cũng  nương 

vào  giáo  nghĩa  Ðại  thừa,  khiến  cho  văn,  nghĩa,  hành,  quả  trong  mỗi  thừa  của 

mình,  sinh  ra  trí  thiện  sảo  phương-tiện,  dứt  phiền-não-chướng,  dẹp  mọi  thứ 

ngăn  che,  giàng  buộc,  tu  phần  thiện  pháp  nơi  mình,  chứng  được  đạo  quả  nơi 

Thừa của mình, và ra khỏi các ác thú trong ba cõi.[8] 

4 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, hoặc có người có tập khí[9] từ kiếp 

trước nên sinh ra vô tri, do dự, điên đảo, chấp trước vào tà giáo, ngoại đạo, tâm 

lượng  nhỏ  hẹp,  không  tin  tưởng,  không  hiểu  rõ  Ðại  thừa.  Nay  muốn  cho  họ 

quyết định lìa khỏi điên đảo nên phân biệt rành rẽ pháp tướng Ðại thừa, khiến 

cho họ sinh tâm tín  giải. Hai là, có người nghe các kinh, nhưng khó hiểu được 

những  ý  thú  sâu  xa  của  kinh,  tâm  họ  mê  loạn,  sinh  ra  chê  bai,  không  tin.  Nay 

muốn đem lại lợi ích cho họ, nên khéo léo khai thị, khiến cho họ sinh tâm tín giải. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, vì muốn cho những người chăm chỉ tu 

hành lợi lạc, cần góp nhặt những pháp nghĩa quan yếu, rộng rãi trong các kinh 

lại và phân biệt, bàn giải một cách sơ lược. Hai là, vì muốn cho những người hay 

thuyết pháp được lợi lạc, cần bàn luận rộng, mỗi mỗi pháp, khai thị ra vô biên 

nghĩa lý sai biệt. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là: vì muốn mở tỏ thực tướng[10] cửa 

các pháp, nên có sự hỏi đáp và quyết định lựa chọn để lập nên chính luận. hai 

là, vì muốn diệt trừ hết thảy vọng chấp, nên có sự vấn đáp, quyết chọn, đả phá 

tà luận. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, vì muốn bày rõ về tình có, lý không 

của tính Biến Kế Sở chấp[11]; lý có, tình không của tính Y Tha Khởi[12] và tính 

Viên  Thành  Thực[13], khiến  cho  người  tu  bỏ  sự  chấp  trước  về  tăng,  ích,  tổn, 

giảm.  Hai  là,  vì  muốn  bày  rõ  sự  sai  biệt  về  đạo  lý  thế  gian,  chứng  được  pháp 

môn thắng nghĩa, khiến cho kiến giải của người tu về nhị đế[14] không bị điên 

đảo. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này: Một là, vì muốn khai xiển hai loại lý môn là 

tùy chuyển và chân thực, khiến cho người ta biết được pháp giáo của nhị tạng, 

tam tạng[15] không chống trái nhau. Hai là, vì muốn khai xiển bốn loại lý môn là 

nhân duyên, duy thức[16], vô tướng  và chân như, khiến cho người  tu  về quán 

hành biết có sự sai biệt. 

Lại có hai duyên, nên nói luận này:  Một  là, thị hiện ra cảnh  giới sai biệt, khiến 

cho  người  ta  biết  được  sự  sai  biệt  về  tự  tính,  tướng  trạng  và  ngôi  vị  của  các 

pháp. Hai là, thị hiện ra sự tu hành sai  biệt, khiến cho người  ta biết được đạo 

quả phương tiện, căn bản sai biệt của tam thừa. 

Mọi loại trong mọi duyên phải làm, được trình bày như trên, đủ biết rằng, các loại 

dị thuyết trong kinh, luận tại khắp nơi, đều là việc phải làm của luận này. 

5 

Nay nói về “sở nhân” của luận này. 

Từ thời vô thủy cho tới ngày nay, các loài hữu tình đối với thực tướng trong hết 

thảy pháp xứ, đều không biết, ngờ vực, điên đảo, thiên chấp, khởi ra các phiền-

não, sinh ra nghiệp hữu lậu, bị luân hồi trong năm thú[17], chịu ba đại khổ[18]. 

Ðức Như-Lai ra đời, tùy theo chỗ thích hợp, dùng phương tiện nói về thực tướng 

trong các diệu pháp xứ, khiến cho hết thảy hữu tình biết hết thảy pháp đều như 

thị, như thị không, nên phi hữu; như thị, như thị hữu, nên phi không. Hiểu suốt 

các  pháp  là  phi  không,  phi  hữu.  Xa  lìa  mọi  ngờ  vực,  điên  đảo,  thiên  chấp,  tùy 

theo chủng tính, ngay tại nơi ấy, phát khởi ra sự tu hành. Tu hành dần dần đầy 

đủ, tùy theo chỗ ứng hợp, diệt hẳn được mọi chướng ngại, được tam bồ-đề[19] 

và chứng được sự an vui tịch diệt. 

Sau  khi  đức  Phật  nhập  niết  bàn,  ma  sự  phát  khởi  tơi  bời,  bộ  phái  tranh  chấp 

nhau nổi dậy, và đa phần chấp trước về hữu kiến. Bồ-Tát Long-Mãnh là người 

đã chứng được Cực Hỷ Ðịa[20], góp nhặt “vô tướng không giáo” của Ðại Thừa, 

làm ra bộ luận Trung Quán, kê cứu và làm sáng tỏ những nghĩa chân yếu, để trừ 

bỏ  hữu  kiến  của  những  người  chấp  trước.  Các  vị  Ðại  luận  sư  như  Thánh  Ðề 

Bà[21] tạo ra bộ Bách Luận, để mở rộng đại nghĩa. 

Lại có chúng sinh chấp trước về “không kiến”. Bồ-tát Vô-Trước[22] là người đã 

chứng  được  Pháp  Quang  Ðịnh,  đã  lên  ngôi  vị  Sơ  Ðịa,  được  đại  thần  thông, 

phụng  sự  đức  Ðại  Từ  Tôn  Di-Lặc,  thỉnh  Ngài  nói  ra  bộ  luận  này.  Bộ  luận  này, 

không  lý  nào  là  không  thấu  cùng,  không  sự  nào  là  không  suốt  hết,  không  văn 

nào là không giải thích, không nghĩa nào là không bàn rõ, không ngờ vực nào là 

không  trừ  bỏ,  không  chấp  trước  nào  là  không  phá  sạch,  không  hành  nào  là 

không  tu  tập,  không  quả  nào  là  không  chứng  đắc.  Chính  vì  Bồ-tát,  khiến  cho 

cảnh, hành, quả của các Thừa đều được thiện sảo, siêng tu đại hạnh, chứng đại 

bồ-đề, vì khắp hữu tính, nói ra những lời không có điên đảo. Và Ngài lại vì các 

Thừa  khác,  làm  cho  họ  nương  vào  tự  pháp,  tu  theo  phần  hành  nơi  mình,  và 

chứng được đạo quả nơi Thừa của mình. 

Như thế là nói qua về “sở nhân” của luận này. 

Nay nói về Du Già Sư Ðịa Luận. 

Danh nghĩa của nó thế nào? Các pháp sở hữu của hết thảy Thừa, Cảnh, Hành, 

Quả, đều gọi là Du-Già. Vì hết thảy chúng đều có nghĩa tướng ứng, phương tiện 

thiện sảo. 

6 

Cảnh Du-Già là hết thảy cảnh không có tính điên đảo, không có tính chống trái 

nhau, mà nó có tính hay tùy thuận, tính xu hướng cứu cánh, cùng hợp với lý giáo 

chân chính. Nó tương ứng với hành và quả. 

Tên Du-Già và cảnh Du-Già, tuy thông suốt hết thảy, song trong các kinh luận, 

tùy cơ nghi, theo pháp tướng, nên có nhiều thuyết khác nhau. Hoặc có người nói 

về bốn thứ đạo lý của các pháp, gọi là Du-Già, tức là tác dụng, quán chiếu, đối 

đãi và chứng thành sự vật như thế. Nó tổng nhiếp hết thảy đạo lý chân  chính. 

Hoặc có người nói hai mươi bốn “bất tương ứng hành”[23] là Du-Già, vì chúng 

có nhân quả tương ứng, không chống trái nhau. Hai thuyết trên đều coi như là 

phần  quyết  trạch,  nhiều  chỗ  đã  giải  thuyết  rộng  rãi.  Hoặc  có  người  nói,  tạp 

nhiễm, thanh tịnh, vô tính là Du-Già. Vì nó có tính cách bỏ trái, hợp thuận làm tối 

thắng, như Ðại Phạm Văn Khế Kinh đã nói. Các vị Sư trong phái Du-Già quán 

chiếu, không có chút pháp nào có thể khiến cho sinh và có thể khiến cho diệt. 

Cũng không có chút pháp nào có thể muốn cho chứng đắc và muốn được hiện 

quán. Nghĩa là đối với “hành” trong hết thảy pháp tạp nhiễm, vô tính trong Du-

Già, quán chiếu, không có chút pháp nào có thể khiến cho sinh và có thể khiến 

cho diệt. Và, đối với “hành” trong hết thảy pháp thanh tịnh vô tính trong Du-Già 

quán chiếu, không có chút pháp nào có thể muốn cho chứng đắc và muốn được 

hiện quán. Hoặc có người nói cứu cánh thanh tịnh chân như là Du-Già, vì chúng 

tương  ứng  với  hết  thảy  công  đức  trong  chân  lý  tối  cực,  như  trong  kinh  Nhập 

Lăng Già đã nói. Nếu quán chân nghĩa, trừ bỏ phân biệt, xa lìa vết nhơ, không 

có năng thủ cũng không có sở thủ, không có cổi, không có buộc, khi ấy ở trong 

định sẽ thấy được Du-Già, nhưng không còn lo nghĩ, nghi hoặc. Trong kinh Ðại 

Nghĩa nói, từ một pháp tăng đến một trăm pháp, đều gọi là Du-Già, vì pháp môn 

tuy riêng,  nhưng nghĩa không trái nhau. Trong kinh Quảng  Nghĩa nói, uẩn,  xứ, 

giới,  duyên  khởi, đế[24]  đều  gọi  là  Du-Già,  vì  nó  nhiếp  hết  thảy  cơ  nghi,  cảnh 

thuận. 

Như thế, trong các kinh luận nói hết thảy cảnh đều là Du-Già, vì nó tóm thâu đầy 

đủ bốn tính[25] thuận với bốn pháp.[26] 

HÀNH  của  Du-Già  là  hết  thảy  hành  tướng  đều  thuận  nhau,  hợp  chính  lý,  thuận 

chính giáo, đi tới chính quả gọi là Du-Già. “Hành” của Du-Già này tuy thông với 

các “hành” khác, song trong các kinh, luận, tùy cơ của các pháp tướng nên có 

nhiều thuyết khác nhau. Như trong kinh Du-Già Sư Ðịa bàn, chính tu các hành, 

là Du-Già, vì nó thâu nhiếp hết thảy hành tướng tương ứng. Trong kinh Nguyệt-

Ðăng nói, tu ba mươi bảy bồ đề phận pháp[27] là Du-Già, vì trong này đối với 

hết thảy quả và hành đều thuận nhau, cho là tối thắng. Trong kinh Ðại Phân Biệt 

7 

Lục Xứ bàn, con đường vận chuyển của Sa-ma-tha, Tỳ-bát-xá-na[28] bình đẳng 

là Du-Già, vì chỉ quán như thế là chủ của mọi hành tướng. Trong kinh Hải Tuệ 

nói, tam-ma-địa[29] là Du-Già,  vì tâm trụ phát ra hành rất mạnh mẽ. Luận Hiển 

Dương nói, bốn pháp: tín, dục, phương-tiện, tinh-tiến là Du-Già; tác ý hoặc trí nói 

là phương-tiện. Bốn pháp ấy thông nhau sinh ra hết thảy hành. Văn Sở Thành 

Ðịa  chia  thành  chín  đạo[30]  gọi  là  Du-Già,  vì  hội  lý  trừ  hoặc,  quả  vị  thù  thắng 

riêng biệt. Tại thế gian hay xuất thế gian cố gắng tu hành không gián đoạn trên 

con đường giải thoát, thắng tiến trong tư thế nhu nhuyễn. Tu Sở Thành Ðịa, tóm 

thâu các con đường đối trị trong sự tu tập là Du-Già, ví nó nói lên sự yếu lược, 

tổng quát về việc tu. Có chỗ nói về sự liên hệ với các địa bị nhiếp thuộc vào vô 

điên đảo trí gọi là Du-Già, vì trong hành tướng liên hệ với các pháp của các địa, 

trí không điên đảo là thù thắng. Có chỗ lại nói, phương-tiện thiện sảo, hoặc chỉ 

phương-tiện gọi là Du-Già, vì tác ý và trí phát khởi ra hành là hơn cả, hoặc là chỉ 

cho  chỗ  tối  sơ  phát  ngộ  là  hơn  cả.  Trong  kinh  Công  Ðức  Thực  Tính  nói,  các 

duyên khởi ra quán là Du-Già, vì duyên khởi ra quán trí, đối việc siêu xuất sinh 

tử là quan yếu. Trong kinh Chính Hạnh nói, tám chi Thánh đạo như chính kiến 

v.v... là Du-Già, vì chúng đạt tới thành niết-bàn, hạnh này là hơn cả. Kinh Tỳ-Nại-

Gia  nói,  tu  giới  v.v...  là  Du-Già,  vì  giới,  định,  tuệ  học  là  nhân  thù  thắng.  Trong 

kinh  Ðại  Nghĩa  nói,  tu  hết  thảy  hạnh  phận  vị  sai  biệt  của  thế  gian,  và  xuất  thế 

gian, đều là Du-Già, vì giai vị chính hạnh thuận hợp nhau. Và, như thế đều là nói 

chung  về sự tu hành của Thanh-Văn gọi là Du-Già, vì trong  sự tu hành chứng 

ngộ chung của Tam thừa, đây là hơn cả. Trong kinh Tuệ Ðáo Bỉ Ngạn nói, quán 

không, tác ý là Du-Già, vì phát khởi công hạnh lớn lao, đây là hơn cả. Như trong 

kinh kia có nói, Bồ-tát có đại Du-Già là “không, tác ý”. Bồ-tát do không, tác ý ấy, 

không bị sa xuống Thanh Văn địa và Ðộc Giác địa, cho đến, có thể đạt tới chỗ 

thanh tịnh quốc độ chư Phật. Trong kinh kia lại nói về Bát Nhã Ba La Mật Ða, gọi 

là “Thắng Du-Già”, vì nó chỉ đạo sự tu hành về đại thừa và đây là thù thắng. Như 

kinh  kia  nói,  pháp  sở  hữu  của  Bồ-tát  trong  các  Du-Già,  Tuệ  độ  Du-già  là  tối 

thượng,  tối  thắng.  Trong  kinh  còn  nói  rộng  hơn  nữa  là  “vô  đẳng  đẳng”[31]  Tại 

sao?  Như  thế  biết  rằng,  Bát-nhã  Ba-la-mật-đa  là  pháp  Du-Già  vô  thượng.  Chỗ 

khác lại nói, chỗ sở nhiếp của tuệ độ, vô phân biệt định gọi là Du-Già, vì nó có 

thể phát khởi ra hết thảy công đức thù thắng. 

Chỗ khác lại nói, Bồ-tát có từ bi, trí tuệ thù thắng, bình đẳng vận chuyển, gọi là 

Du-Già, vì nó chứng được vô trụ đại Niết-bàn. Các thuyết như thế là các thuyết 

“bất cộng hành”[32], gọi là Du-Già, vì nó chứng được đạo bồ-đề của Phật. Như 

thế, trong các kinh luận nói về mọi thứ “hành”, đều gọi là Du-Già. (Như trên đã 

nói đầy đủ về bốn loại nghĩa). 

8 

Nói về QUẢ của Du-Già: Nghĩa là tất cả mọi loại quả đều thuận hợp nhau, hợp 

chính lý, thuận chính giáo, xứng chính nhân, đều nói là Du-Già. Quả của Du-Già 

này tuy thông các quả, nhưng trong các kinh luận, tùy cơ của các pháp tướng, 

nói ra nhiều thuyết khác lạ. Kinh Phân Biệt Nghĩa nói về lực vô úy, bất cộng Phật 

pháp gọi là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là hay hàng phục các ma, chế ngự mọi dị 

luận  và  thắng  các  Thừa  khác.  Trong  kinh  Thù  Thắng  nói,  chỗ  chứng  ngộ  của 

Phật là vô trụ niết-bàn gọi là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là thời gian, dù cho đến tận 

cùng đời vị lai, nó vẫn vô sở trụ. Trong kinh Ðại Nghĩa nói, Như Lai địa vô phân 

biệt trí, đem tâm đại bi hóa độ chúng sinh là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là sự tự lợi 

lợi  tha  một  cách  không  cùng  tận.  Trong  kinh  Biện  Thuyết  Du  Già  Sư  Ðịa  nói, 

Phật địa công đức, đều gọi là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là cùng pháp giới, không 

bao giờ dứt hết. Trong kinh Phân Biệt Tam Thừa Công Ðức nói, Tam Thừa quả 

đức gọi là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là cùng ứng hợp với chính lý. Trong luận tán 

Phật nói, ba thân, ba đức[33] đều là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là tất cả mọi quả 

đức, chúng không xa lìa nhau. Luận Tập Nghĩa nói, quả vị sở nhiếp, hữu vi, vô 

vi, các công đức tụ, đều là Du-Già, vì nó có ý nghĩa là các quả vị từ đẳng chí[34] 

đến cứu cánh đều hòa hợp nhau. 

Trong các kinh luận nói về mọi quả đức đều là Du-Già, ý nghĩa ấy đã nói rõ ở 

trên.  Như  thế,  Thánh  giáo  cũng  là  Du-Già.  Vì  nó  xứng  với  chính  lý,  thuận  với 

chính hạnh, dẫn tới chính quả. Nó có nghĩa là “chính thủ, tam thừa quán hành” 

(nắm chắc nghĩa chân chính trong sự quán tưởng và hành trì của Tam thừa) là 

Du-Già. Luôn luôn tiến tu, hợp lý, thuận hành, chứng được thắng quả. Cảnh và 

quả của luận này nó linh động cùng khắp. Lời của bậc Thánh nhân bao la như 

biển lớn, làm sao có thể nói đủ được ! Du-Già Sư Ðịa sợ khó thụ trì, nên mới nói 

qua để các hành giả tùy cơ tu tiến. 

Các vị hành giả (các vị thực hành pháp môn Du-Già) trong Tam thừa, tùy theo từ 

nơi  văn (nghe), tư (suy nghĩ),  và lần lượt tu tập, thực hành pháp môn Du-Già, 

được từng phần, hoặc được đầy đủ, triển chuyển điều hóa cho các hữu tình gọi 

là Du-Già Sư. Hoặc các Như Lai chứng được đầy đủ pháp môn Du-Già, tùy theo 

chỗ  ứng  cảm  của  người  nghe,  đem  pháp  môn  Du-Già  này  điều  hóa  cho  các 

Thánh đệ tử, khiến họ lần lượt tu theo chính hạnh, gọi là Du-Già Sư. 

ÐỊA  chỉ  cho  cảnh  giới,  là  chỗ  y  cứ,  chỗ  thực  hành,  có  nghĩa  là  nó  nhiếp  thuộc 

vào xứ sở. Là cảnh giới thực hành của các Du-Già Sư, gọi là “Ðịa”. Như khu đất 

của con long mã, chúng chỉ đi ở trong khu vực đó và không vượt ra ngoài được. 

Hoặc là, Du-Già Sư nương nơi chốn này, làm tăng trưởng các bạch pháp (pháp 

thanh tịnh), nên gọi là “địa”, như nơi trồng lúa chẳng hạn. Hoặc là, nơi Du-Già 

9 

Sư nhiếp thuộc về phần trí tuệ, nương vào nơi này để hiện hành, nương vào nơi 

này  để  tăng  trưởng,  nên  gọi  là  “địa”,  như  trân  bảo  địa.  Hoặc  là,  Du-Già  Sư  ở 

trong  chỗ  thực  hành  này,  thụ  dụng  được  các  bạch  pháp,  nên  gọi  là  “địa”,  như 

ngưu vương địa. Hoặc là, các đấng Như Lai được gọi là Du-Già Sư, vì các Ngài 

ở trong Du-Già, dùng bình đẳng trí, thực hành bình đẳng tại khắp các cảnh giới 

không có hý luận, cũng như không trụ niết-bàn. Các Ngài nhiếp thuộc nơi cảnh 

giới ấy, nên gọi là “địa”. Hoặc là, mười bảy địa[35] nhiếp thuộc vào Du-Già Sư, 

như Quốc Vương địa chẳng hạn, nên gọi là Du-Già Sư Ðịa. 

Hỏi và đáp để quyết chọn tính và tướng của các pháp nên gọi là LUẬN. Vì muốn 

các hành giả chứng được Du-Già Sư Ðịa nên nói ra luận này. Do đó, mới đặt tên 

cho luận này, như đối pháp luận. Lại nữa, luận này không biện luận điên đảo về 

ý nghĩa Du-Già Sư Ðịa, nên được đặt tên ấy, như kinh nói về thập địa. Lại nữa, 

luận này y chỉ vào các địa ấy, nên lấy đó làm hiệu, như hoa trồng trên đất phải 

nhờ vào nước. Bởi vậy, luận này được đặt tên là Du-Già Sư Ðịa Luận. 

Nay bàn về THỂ của luận này, tóm tắt có năm phần: Một là, bản địa phần: phần 

này,  vừa  sơ  lược,  vừa  rộng  rãi,  chia  thành  mười  bảy  địa.  Hai  là,  nhiếp  quyết 

trạch  phần:  thâu  nhiếp  sơ  lược  và  quyết  chọn  yếu  nghĩa  tiềm  ẩn  sâu  xa  trong 

mười bảy địa. Ba là, nhiếp thích phần: thâu nhiếp sơ lược những nghi tắc giải 

thích các kinh. Bốn là, nhiếp dị môn phần: thâu nhiếp sơ lược những danh nghĩa 

sai biệt của các pháp ở trong kinh. Năm là, nhiếp sự phần: thâu nhiếp sơ lược 

những sự nghĩa quan yếu trong Tam tạng. 

Luận này đã có năm phần như thế, tại sao chỉ đặt tên là Du-Già Sư Ðịa? 

Ðứng trên phương diện đặt tên của buổi ban đầu, chắc chắn là không có sự lầm 

lẫn. Lại nữa, tất cả các pháp, không pháp nào không là Du-Già Sư Ðịa. Vì Du-

Già Sư Ðịa dùng tất cả mọi pháp làm duyên y chỉ. Ðây chỉ là sơ lược. Nói về con 

số mười bảy  hay mười bảy địa là thâu  nhiếp đầy  đủ tất cả  mọi  văn nghĩa một 

cách lược tận. Bốn phần sau đều giải thích các văn nghĩa quan yếu trong mười 

bảy  địa,  chúng  ta  không  lìa  khỏi  Du-Già  Sư  Ðịa.  Bởi  thế,  luận  này  dùng  mười 

bảy địa làm tông yếu. Tuy nó suốt tỏ cả Thừa, Cảnh, Hành, Quả. Song, sự hỏi 

đáp, quyết chọn tính và tướng của mọi pháp nói trong luận này, ý là, vì hàng Bồ-

tát  nói  ra,  khiến  cho  tất  cả  đều  được  thiện  sảo,  tu  thành  Phật  quả,  lợi  lạc  vô 

cùng. Cho nên luận này thuộc về Luận Tạng của Bồ-tát, là vì muốn cho các Bồ-

tát được thắng-trí! 

Luận viết:Tại sao Du-Già Sư Ðịa lại nói mười bảy địa?[36] 

10 

Giải thích: Câu hỏi đầu tiên, tại sao Du-Già Su Ðịa lại nói 17 địa, là câu hỏi tổng 

quát về tông yếu của bộ luận này. 

Người  hỏi,  đầu  tiên  nghe  các  kinh  nói  về  du-Già  Sư  Ðịa,  chưa  hiểu  rõ  được 

những ý nghĩa ấy, nên mới đặt câu hỏi này. Bàn về Du-Già Sư Ðịa mà trong kinh 

thường nói chính là tu Du-Già Sư Ðịa. Trong kinh Nguyệt Ðăng cũng nói, tu tập 

Du-Già Sư Ðịa. Như thế, rất nhiều chỗ nói, chẳng phải có một nơi nói. Trên kia 

đã bàn rông rồi! Hoặc giả, người làm luận, trước tiên là tóm thâu những lời thỉnh 

cầu, suy luận ra luận thể có năm phần, ghi hết tại tâm. Nay muốn vì các học đồ 

giải giải thuyết phân biệt, nên tự đặt ra câu hỏi, nói về nguyên nhân phát khởi, 

nên mới có câu hỏi, tại sao Du-Già Sư Ðịa lại nói 17 địa?  Nếu không như thế, 

trước tiên không có “lược thuyết”, làm sao lại đặt câu hỏi “tại sao” một cách dễ 

dàng như thế? 

Lại nữa, đại khái người hỏi phải có năm duyên cớ: Một là, không hiểu mới hỏi. 

Hai là, nghi ngờ mới hỏi. Ba là, thí nghiệm mới hỏi. Bốn là, khinh xúc mới hỏi. 

Năm là, vì muốn lợi lạc hữu tình mới hỏi. Trong trường hợp này thuộc về duyên 

cớ  thứ  năm,  vì  lợi  lạc  cho  các  loài  hữu  tình  nên  mới  làm  ra  luận  này.  Nói  về 

mười bảy địa, tức là nói thâu tóm tông yếu Du-Già Sư Ðịa, đại lược có mười bảy 

địa. Nếu đặt để rộng rãi hơn, thì địa vị vô biên và phận vị sai biệt trong mỗi địa, ý 

nghĩa của nó cũng vô biên. Như thế, một lần chuyển đề, là một lần có tổng vấn 

và tổng đáp. 

Luận viết:Những gì là mười bảy địa? 

ÔN ÐÀ NAM[37] : Tự thuyết và lưu lại bài kệ rằng: 

“Năm thức tướng ứng, ý, 

Có tầm, tứ,... ba địa. 

Tam ma địa đều phi, 

Hữu tâm, vô tâm địa. 

Văn, tư, tu được lập, 

Như thế đủ ba Thừa. 

Hữu y và vô y, 

Ðó là mười bảy địa”. 

11 

Giải  thích:  Do  nhân  duyên  gì  lại  hỏi: Những  gì  là  mười  bảy  địa?   Tuy  nghe 

được tổng số, nhưng chưa hiểu rõ tên từng địa, nên phải hỏi lại. “ÔN ÐÀ NAM”, 

có nghĩa là, trước tiên, tự mình tóm lược thành bài tụng để giải đáp, nội dung bài 

kệ tụng, giản lược nhưng tập hợp tên các địa, lưu lại cho các học giả, nên gọi là 

“Ôn  đà  nam”.  Câu  “năm  thức  tương  ứng”  tức  là  “Ngũ  thức  thân  tương  ứng 

địa”. Chữ YÙ là “ý địa”. Câu “có tầm có tứ... ba địa”, tức là hữu tầm hữu tứ địa, 

vô tầm duy tứ địa và vô tầm vô tứ địa. Riêng tầm và tứ chiếm ba địa. Câu “Tam 

ma địa đều”, có nghĩa là tam ma địa đều gọi là tam ma ế đa địa. Chữ “Phi” là 

chẳng phải. Chẳng phải Tam ma địa, và cũng chẳng phải là Tam ma ế đa địa. 

Ðây  là  một  tướng,  nhưng  riêng  địa  danh,  chẳng  phải  lý  thuyết  có  thể  nói  hết 

được. Như thế đâylà hai tên mà nghĩa của chúng có rộng có hẹp vậy. Tam ma 

địa là trạng thái thông cả định và bất định và nó chỉ trụ tại nơi hữu tâm. Tam ma 

ế đa là trạng thái thông cả hữu tâm vị và vô tâm vị và nó chỉ hạn cuộc tại định. 

(Vấn đề này sau sẽ giải rộng thêm). Câu “như thế đủ ba thừa”, có nghĩa là do 

văn, tư, tu địa như thế, hoặc do các địa ở trên như thế, được đầy đủ cả ba thừa. 

Còn “hữu dư y và vô dư y” mỗi một tên riêng sẽ được giải thích rộng ở sau. 

Luận  viết:  Một  là,  ngũ  thức  thân  tương  ứng  địa.  Hai  là,  ý  địa.  Ba  là,  hữu  tầm 

hữu tứ địa. Bốn là, vô tầm duy tứ địa. Năm là, vô tầm vô tứ địa. Sáu là, tam ma ế 

đa địa. Bảy là, phi tam ma ế đa địa. Tám là, hữu tâm địa. Chín là, vô tâm địa. 

Mười là, văn sở thành địa. Mười một là, tư sở thành địa. Mười hai là, tu sở thành 

địa. Mười ba là, Thanh Văn địa. Mười bốn là, Ðộc Giác địa. Mười lăm là, Bồ tát 

địa. Mười sáu là, hữu dư y địa. Mười bảy là, vô dư y địa, gọi là Du-Già Sư Ðịa. 

Giải thích: nay trình bày rộng rãi về các địa danh để đáp lại câu hỏi trước. Câu 

“ngũ  thức  thân  tương  ứng  địa”,  nghĩa  là, năm  căn:  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi, 

thân; năm thức: nhãn thức, nhĩ thức, tỵ thức, thiệt thức, thân thức. Chúng không 

cùng nhau nương tựa một chỗ, như mắt..., không bị các thức khác y chỉ. Chúng 

là  “thân  y”  (y  chỉ  vào  sự  vật  thân  cận).  Mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  có  lợi  và 

độn, Thức  có  sáng  và  mờ.  Chúng  còn  là  “đồng  thời  y”.  Chúng  đồng  thời  đều 

cùng  có,  chứ không như ý căn... Bởi thế, năm thức dùng năm căn nêu  tỏ cái 

tên riêng của chúng, cũng như mầm lúa, như tiếng trống v.v... có sự riêng biệt, 

cho  nên  gọi  là  năm  thức.  Do  chỗ  nương  tựa  của  chúng  là  căn.  Căn  có  hình 

tướng ngăn ngại. Nhưng, chúng quyết định không thể xa lìa chỗ nương tựa của 

chúng  là thân.  Thân  phải  chịu  nhận  lấy,  nên  gọi  là  “thân”. THÂN,  y  vào  nghĩa 

của THỂ  mà  nói  như  lục  thức  thân  (thân  là  nơi  nương  tựa  của  6  thức),  lục  tư 

thân (thân là nơi nương tựa của 6 sự suy tư). Y vào ngũ thức thân, kiến lập ra 

Ðịa này, nên gọi là “tương ứng”. Như trong luật nói, vua tương ứng với lời bàn 

12 

của vua, giặc tương ứng với lời bàn của giặc. Y vào vua, y vào giặc mà hưng 

khởi ra lời bàn luận. Ðây cũng như thế. 

Tuy  trong  Ðịa  này  phân  biệt  ra  nhiều  pháp,  nhưng  năm  thức  làm  chủ,  nên  nói 

riêng. Ngũ thức thân tương ứng với tâm phẩm, gọi là “tương ứng”. Ở trong Ðịa 

này, tuy có nói rõ nhiều pháp, nhưng, đem sự trội hơn của tâm, tâm sở mà phân 

biệt. “Tương ứng” có nghĩa là nhiếp thuộc. Vì trong Ðịa này, nói về pháp nhiếp 

thuộc của Ngũ thức thân, tức là chỗ sở y, sở duyên của tự tính. Giúp bạn làm 

nên sự nghiệp là ý nghĩa của chữ “tương ứng”. Tùy kỳ sở ứng (tùy theo chỗ ứng 

hợp của chúng). Cũng có ý nghĩa là thông suốt. Ðây chỉ nói sơ lược mà thôi! 

Nay  nói  về  Ý  địa:  lục  thức,  thất  thức,  bát  thức,  đồng  y  vào Ý  CĂN.  Lược  bỏ 

“thức  thân  tương  ứng”  đi,  mà  chỉ  nói  chữ  “Ý”.  Trong  thực  nghĩa  môn  có  tám 

thức, nhưng, trong tùy cơ môn chỉ có sáu thức. Thức thứ sáu, thứ bảy, thứ tám 

cùng  nhiếp  thuộc  vào  căn  thứ  sáu.  Tên  đứng  vào  chỗ  sở  y  của  nó  là  phi  sắc. 

Nếu  chúng  không  cần  “thân”,  thì  “tâm”  bị  gánh  chịu,  nên  không  nói  đến  đến 

“thân” nữa. “Tương ứng” như trên đã nói. Thức thứ sáu, thức thứ bảy, thức thứ 

tám,  tuy  đều  cùng  có  nghĩa  như  tâm,  ý,  thức,  nhưng,  tâm  pháp,  ý  xứ,  nhiếp 

thuộc vào ý thức. Song, nghĩa chữ “Ý”, chỉ nói là “Ý”, vì nó có sự suy nghĩ tính 

lường, nên nó nhiếp thuộc vào “ý căn”. Thức thứ tám là thức giữ gìn hạt giống, 

nên nghĩa “tâm” của nó thiên về phía mạnh. Thức thứ sáu, là thức liễu biệt cảnh 

giới cùng khắp, nên nghĩa „thức” của nó thiên về phía mạnh. Cho nên không nói 

tâm địa, thức địa, thân và tương ứng. Ðây chỉ nói lược mà thôi. Nghĩa chữ “Ðịa” 

đã nói ở trên. 

Duyên gì mà hợp năm Thức lại lập thành một Ðịa? 

Thuyết tối sơ, các thức tuy khác nhau, nhưng vẫn lập thành một. Thuyết thứ hai, 

năm Thức cùng không nói đến sự phân biệt sở duyên và nghiệp của chúng, vì 

chúng ít việc, nên hợp lại thành một Ðịa. Thuyết tối sơ, nơi ý địa có ý niệm phiên 

giải  chung  cho  năm  thức  ấy,  nên  biệt  lập  thành  một Ðịa.  Thuyết  thứ  hai,  năm 

Thức  cùng  y  vào  sắc  căn  và  cùng  duyên  vào  sắc  cảnh,  nên  hợp  lại  lập  thành 

một. Các thức khác y vào vô sắc, sở duyên vào bất định, nên biệt lập thành một. 

Tự tính của chúng lần lượt hoặc y vào duyên thô hay duyên tế, nên có ra sự nói 

trước, nói sau. 

Lại  nữa,  năm  Thức  cùng  nhiếp  thuộc  vào  “hiện  lượng  cảnh”,  nên  hợp  lại  lập 

thành một. Thuyết tối sơ, các Thức khác không định, hoặc nhiếp thuộc vào “hiện 

lượng”  hoặc  “tỷ  lượng”  hoặc  “phi  lượng”[38], nên  chúng  biệt  lập  thành  một. 

13 

Thuyết thứ hai, tự tính của hai Ðịa như thế, y và duyên của chúng như giúp bạn 

làm nên sự nghiệp, hợp làm thể và nhiếp thuộc vào tất cả mọi pháp. 

Chúng  ta nên biết, trong này, tất cả mọi  pháp không rời  Thức.  Y  vào Thức mà 

phát khởi. Thức làm thể. Thức là tối thắng. Trước y vào tám thức, kiến lập ra hai 

Ðịa. Như thế, tám thức, tự tính, y, duyên, giúp bạn làm nên sự nghiệp sau này 

sẽ giải rộng. 

Câu: “Có tầm có tứ... ba địa”  có nghĩa là: “tầm” là tầm cầu, “tứ” là dò xét. Hoặc 

là “tư tâm sở” hay là “tuệ tâm sở” đối với cảnh sinh ra ý niệm theo dõi tìm cầu. Vị 

“thô” là tầm. Tức là hai pháp này đối với cảnh sinh ra ý niệm tìm cầu, dò xét. Vị 

“tế” là tứ. Không đến một sát na, hai pháp này đã tương ứng với nhau, vì chúng 

là một loại mà đức tính: thô, tế, trước sau có khác nhau một chút. Nay y vào hai 

pháp (tầm và tứ) này, kiến lập ra ba Ðịa có ý nghĩa. Ba Ðịa này, đứng trên hai 

pháp, trước sau tương ứng nhau mà kiến lập. Tại Dục giới địa, được sự tĩnh lự 

của Sơ thiền, thô tâm, tâm sở trước sau nối tiếp nhau nên có tầm, có tứ tương 

ứng với nhau, nên gọi là “hữu tầm hữu tứ địa”. Trong thời gian tĩnh lự, thô tâm, 

tâm sở trước nối tiếp nhau, tâm định không có tầm, nó chỉ tương ứng với tứ, nên 

gọi là “vô tầm duy tứ địa”. Trong thời gian tĩnh lự lần thứ hai, qua các Ðịa trên, 

các tâm, tâm sở, trước sau nối tiếp nhau, quyết định không tương ứng với tầm 

với  tứ,  nên  gọi  là  “vô  tầm  vô  tứ  địa”.  Nếu  tại  Dục  giới  địa,  lúc  tĩnh  lự  của  sơ 

thiền, trong thời gian tĩnh lự ấy, tế tâm, tâm sở không tương ứng với tầm với tứ, 

và không tương ứng hành với các sắc pháp, và tứ cũng không tương ứng với 

các pháp vô vi, cũng đều gọi là “vô tầm vô tứ địa”. Cho nên, về phần sau bộ luận 

có nói: “Hữu tầm hữu tứ địa, vô tầm duy tứ địa” một chiều hướng về “hữu tâm 

địa”. Vô tâm thụy miên, vô tâm muộn tuyệt, vô tưởng định, vô tưởng sinh, diệt 

tận định và vô dư y niết bàn giới đều có nghĩa là “vô tâm địa”. Ba địa này đứng 

trên hai pháp ly dục phận vị mà kiến lập. Nghĩa là, tại dục giới địa và khi tĩnh lự 

về sơ thiền, các pháp hư giả, đối với tầm và tứ chưa xa lìa khỏi dục nên gọi là 

“hữu tầm hữu tứ địa”. Trong thời gian tĩnh lự, các pháp hư giả, tâm đã rời khỏi 

dục, tứ chưa lìa được dục, nên gọi là “vô tầm duy tứ địa”. Trong thời gian tĩnh lự 

lần thứ hai, qua các địa trên, các pháp hư giả, đối với tầm và tứ đều đã lìa dục, 

nên gọi là “vô tầm vô tứ địa”. Nêu tại hạ địa, đều đã lìa dục, cũng được gọi là “vô 

tầm vô tứ”. Cho nên, phần sau bộ luận có nói, trong này do lìa dục của tầm và 

tứ, nên gọi là “vô tầm vô tứ địa”. Không do sự hướng dẫn nên không phát khởi 

hiện hành. Tại sao? Vì do sự chỉ dạy, hướng dẫn hay sự tác ý sai biệt của người 

chưa rời được sự ham muốn trong Dục giới, trong một thời gian nào đó cũng có 

ý niệm vô tầm vô tứ hiện hành. Như người ra khỏi định của sơ thiền. Như thực 

14 

nghĩa, ba địa này đứng trên mặt giới địa mà kiến lập. Nghĩa là, tại Dục giới địa 

và khi tĩnh lự thuộc sơ thiền, các pháp hữu lậu, vô lậu, ở trong tầm, tứ đều có 

thể được, gọi là đệ nhất địa. Trong thời gian tĩnh lự lần thứ hai, qua các địa trên, 

các pháp hữu lậu, vô lậu, ở trong không có tầm chỉ có tứ, gọi là đệ nhị địa. Trong 

thời gian tĩnh lự lần thứ hai, qua các địa trên, các pháp hữu lậu, vô lậu, ở trong 

tầm, tứ đều không có, gọi là đệ tam địa. Cho nên phần sau bộ luận có nói: “Tại 

Dục giới và khi tĩnh lự thuộc trong sơ thiền, nếu là trong định hay là sinh vào cõi 

sơ thiền, gọi là “hữu tầm hữu tứ địa”. Trong thời gian tĩnh lự, là trong định hay là 

đã sinh lên cõi sơ thiền, nên gọi là “vô tầm duy tứ địa”. Thời gian tĩnh lự lần thứ 

hai trở lên sắc giới, vô sắc giới, hoàn toàn gọi là „vô tầm vô tứ địa”. Vô lậu, hữu 

vi, sơ tĩnh lự định cũng gọi là “hữu tầm hữu tứ địa”. Y vào chỗ tầm, tứ, các pháp 

duyên vào chân như làm cảnh, nhập được vào định ấy, không do phân biệt hiện 

hành. Còn các pháp khác như trên đã nói. 

Nếu đứng về mặt “tương ứng” và đứng về mặt “ly dục” để kiến lập ba địa, thâu 

nhiếp các pháp thực không cùng tận  và  cũng là đại tạp loạn. Tuy nói hữu tầm 

hữu tứ các địa, chỉ là ở nơi “hữu tâm”. Giờ đây đứng trên một môn, bàn qua về 

“địa tướng”. Trong môn này chỉ nói về khi tĩnh lự lần thứ hai trở lên, trong vô tầm 

vô tứ địa. Vô tưởng định, vô tưởng sinh, diệt tận định gọi là “vô tâm địa”. Còn tất 

cả các vị khác đều gọi là “hữu tâm địa”. Sau có bốn môn, có sự kiến lập khác, sẽ 

nói sau này. Tuy nói là trong này do rời sự ham muốn của tầm, tứ, gọi là “vô tầm 

vô  tứ  địa”,  nhưng  đó  chỉ  nói  về  các  địa  khi  tĩnh  lự  lần  thứ  hai  mà  thôi.  Và,  đó 

cũng là quyết định đã rời khỏi sự ham muốn của tầm tứ địa, chứ không nói về 

người đã rời khỏi sự ham muốn của tầm tứ. Các pháp thuộc hạ địa cũng được 

gọi là “vô tầm vô tứ”. Nếu như thế, người chưa rời khỏi sự ham muốn của hạ địa 

tầm, tứ thì sao?  Các pháp thuộc  thượng địa cũng nói là có tầm, tứ..., kiến lập 

như thế thành ra đại tạp loạn. Cho nên, ba địa này chỉ kiến lập trên Dục-giới-địa 

thượng hạ mà thôi! 

Nói về Tam ma ế đa địa (Samàhita): Ðây là Thắng định địa, xa rời hôn trầm, trạo 

cử v.v... Nó là “bình đẳng năng dẫn” chủ động dẫn định tới chỗ quân bình. Hoặc 

gọi là “dẫn bình đẳng”, hoặc gọi là “bình đẳng”, do chỗ “sở dẫn” phát ra, nên có 

nghĩa là  “Ðẳng  Dẫn Ðịa”. Nó  nhiếp thuộc vào các  định „hữu tâm”. Nó  dẫn các 

công đức một cách bình đẳng. Nó không thông với các định “vô tâm”. 

Trong  bài  kệ  tụng  trên  có  câu:  “Tam  ma  địa  câu”.  Tam  ma  địa  (Samàdhi)  là 

pháp số của tâm pháp trong Biệt Cảnh tâm Sở. Hai loại định “vô tâm”, không thể 

bình  đẳng  dẫn  các  công  đức,  nên  nó  không  phải  thuộc  Ðẳng  Dẫn  Ðịa.  Thế  là 

sao? Nói về Ðẳng Dẫn Ðịa đại lược có bốn loại:  1) Tĩnh lự. 2) Giải thoát. 3) Ðẳng 

15 

 trì[39].  4) Ðẳng chí[40].  Nói về Tĩnh lự là bốn tĩnh lự[41]. Nói về giải thoát là tám giải thoát[42]. Nói về đẳng trì là không đẳng trì, vô nguyện đẳng trì và vô tướng 

đẳng trì. Nói về đẳng chí là năm hiện kiến[43] đẳng chí, tám thắng xứ[44] đẳng 

chí, mười biến xứ[45] đẳng chí, bốn vô sắc đẳng chí, vô tưởng đẳng chí, diệt tận 

đẳng chí. 

Ðây không nên lầm lẫn, hai loại vô tâm định, là “đẳng dẫn quả”. Nó chỉ giữ cái 

danh, chứ thực ra nó chẳng phải nghĩa của “đẳng dẫn”. Danh này thông cả hữu 

tâm vị và vô tâm vị. Chỗ có định thể, nếu tâm định, bình đẳng dẫn các công đức, 

và bình đẳng dẫn các căn và các đại, nó xa lìa hôn trầm, trạo cử, và những giới 

điều  không  hối  cải.  Bình  đẳng  phương  tiện  do  chỗ  sở  dẫn  phát  ra,  nên  gọi 

là Ðẳng Dẫn. Nếu là vô tâm định, tuy nó không có thể dẫn được các công đức 

thù thắng, nhưng nó bình đẳng dẫn các căn và các đại... đó là bình đẳng định do 

chỗ sở dẫn phát ra. Cũng gọi là “Ðẳng Dẫn”. Thế là sao? Trong bài kệ tụng trên 

có nói câu “Tam ma địa câu”. Ðây không nên lầm lẫn. Văn trong bài kệ tụng chỉ 

nói sơ lược. Nói “bỉ câu” (đều cùng với các thứ kia), nhưng kỳ thực Ðẳng Dẫn: 

“phi câu” (chẳng cùng với thứ nào), vì sau cũng nói Ðẳng Dẫn thông với vô tâm. 

Ðúng theo nghĩa như thực, Ðẳng Dẫn Ðịa có thông, có cục (cục hạn). Nó nhiếp 

thuộc cả hai vị hữu tâm và vô tâm, nên gọi là “thông”. Vô tưởng định, Diệt tận 

định là thể của Ðẳng Dẫn Ðịa, nó chỉ ở nơi thắng địa của hữu lậu, vô lậu, nó 

không ở trong các loại tán tâm trong Dục giới, nên gọi là “cục”. 

Sau đây nói về „tĩnh lự” là Ðẳng Dẫn địa, là định thuộc Sắc giới, chứ không phải 

định (tâm nhất cảnh tính) trong Dục giới. Bởi Ðẳng Dẫn ấy  chỉ dẫn những loại 

thuộc về vô hối, hoan hỷ, an lạc. Dục giới không được như thế. Chỉ có thượng 

giới mà thôi. Nếu định trong lúc tán tâm, nó không phải là Ðẳng Dẫn, vì nó cùng 

liên hệ với Dục giới. Do sự tương đối ấy nó tác thành tứ cú phân biệt[46]. Hoặc 

nó hợp với Ðẳng Trì, thì nó chẳng phải là Ðẳng Dẫn Ðịa. Nghĩa là, còn trong Dục 

giới, trong ngôi vị tán tâm, nó hợp cùng với tam ma địa, tâm và tâm sở... Hoặc là 

nó hợp với Ðẳng Dẫn Ðịa, thì nó chẳng hợp với Ðẳng Trì. 

Ngôi  vị trong định, tam ma địa là thể. Ngôi  vị  vô  tưởng định, diệt tận định, các 

pháp sở hữu, hoặc chúng cùng hợp với cả Ðẳng Trì và Ðẳng Dẫn Ðịa. Trong các 

tĩnh lự, định, cùng với các ngôi vị hữu tâm trong Sắc giới và tâm, tâm sở, trừ tam 

ma địa, hoặc giả chúng có cũng đều là phi. Nghĩa là, trừ các pháp sở hữu trong 

các ngôi vị ở trên. Lại nữa, tam ma địa, tam ma bát để, tam ma ế đa, danh của 

chúng có rộng hẹp. Trong số danh mục về tâm, Tam ma địa có ý nghĩa là Ðẳng 

Trì. Một pháp thông nhiếp tất cả mọi pháp. Trong ngôi vị hữu tâm, tâm là nhất 

cảnh. Tính nó thông với cả định vị và tán vị. Song, trong các kinh luận, đứng trên 

16 

mặt  ưu  thắng  của  nó,  chỉ  nói  về  không,  vô  nguyện,  vô  tướng,  gọi  là  tam  ma 

địa. Tam ma bát để, thông cho tất cả hữu tâm, vô tâm. Trong các định vị, định 

thể của nó, trong các kinh luận, đứng về mặt ưu thắng của nó, chỉ nói về năm 

hiện kiến..., tương ứng với các định, gọi là Ðẳng Chí. Ðẳng Dẫn Ðịa thông với tất 

cả hữu tâm, vô tâm định vị công đức. Cho nên trong Ðịa này thông nhiếp tất cả 

định vị công đức. Do có ý nghĩa tổng quát như thế, nên đặt riêng tên Ðịa, gọi là 

“phi tam ma ế đa địa”. Phiên dịch ý nghĩa như trên đã dễ hiểu, không cần giải 

thích rộng. Như thế, hai Ðịa, tổng nhiếp tất cả các pháp sở hữu trong định vị và 

phi định vị. 

Nói về Hữu Tâm, Vô Tâm Ðịa: Ðại lược, chúng có năm môn, nhưng sự kiến lập 

có  sự  sai  biệt  nhau:  Một  là, tựu  địa  tổng  thuyết  môn:  Nghĩa  là,  ngũ  thức  thân 

tương ứng địa, ý địa, hữu tầm hữu tứ địa, vô tầm duy tứ địa. Bốn địa này một 

chiều hướng  về “hữu tâm địa”. Trong  vô tầm  vô tứ  địa, trừ vô tưởng định,  vô 

tưởng sinh và diệt tận định là “vô tâm địa”. Ở trong môn này, vô tâm thụy miên, 

vô tâm muộn tuyệt cũng gọi là “hữu tâm”, vì nó thuộc về số 7, số 8. Chỉ có vô 

tưởng định v.v... thuộc tâm bất tương ứng, vì hành và tâm trái ngược nhau, nên 

gọi  là  “vô  tâm  địa”.  Hai  là, tâm  loạn  bất  loạn  môn:  Nghĩa  là,  trong  bốn  điên 

đảo[47], làm đảo loạn tâm, nên gọi là “vô tâm địa”, vì nó mất bản tính. Ba là, tâm 

sinh  bất  sinh  môn:  Nếu  duyên  đầy  đủ,  tâm  này  được  sinh  ra,  gọi  là  “hữu  tâm 

địa”. Nếu không đủ duyên, tâm kia không sinh ra được, gọi là “vô tâm địa”. Ở 

trong môn này, tùy theo tâm này sinh gọi là “hữu tâm địa”. Tâm kia không sinh 

gọi  là  “vô  tâm  địa”.  Bốn  là, phận  vị  kiến  lập  môn:  Trừ  sáu  vị,  gọi  là  “hữu  tâm 

địa”. Còn các ngôi vị như: vô tâm thụy miên, vô tâm muộn tuyệt, vô tưởng định, 

vô tưởng sinh, diệt tận định, và vô dư y niết bàn, gọi là “vô tâm địa”. Năm là, tựu 

chân thực nghĩa môn: Trong vô dư y niết bàn, các tâm đều diệt, gọi là “vô tâm 

địa”.  Còn  các  vị  khác,  do  không  có  các  chuyển  thức,  chỉ  là  giả  danh  vô  tâm. 

Thức thứ tám chưa diệt hết được nên gọi là “hữu tâm địa”. Như thế, hai Ðịa, do 

các môn sai biệt nhau, nên có sự tiến, thoái không định. 

Nói về Văn Sở Thành Tựu Ðịa: Từ chỗ nghe, sinh ra sự liễu giải các văn nghĩa. 

Tuệ và tuệ tương ứng với các tâm, tâm sở pháp. 

Nói  về Tư  Sở  Thành  Tựu  Ðịa:  Từ  chỗ  suy  nghĩ  sinh  ra  sự  liễu  giải  các  pháp 

tướng. Tuệ và tuệ tương ứng với các tâm, tâm sở pháp. 

Nói  về Tu  Sở  Thành  Tựu  Ðịa:  Từ  chỗ  tu  sinh  ra  sự  liễu  giải  các  pháp  tướng. 

Tuệ và tuệ tương ứng với các tâm, tâm sở pháp. 

17 

VĂN là lắng nghe, tức là từ nhĩ căn, phát sinh ra nhĩ thức, lắng nghe những lời 

về ngôn giáo. TƯ là suy nghĩ, tức là suy nghĩ về số lượng các pháp phát sinh ra 

trí tuệ. Nó suy nghĩ, lựa chọn các pháp. TU là tu tập, tức là từ thắng định phát 

sinh trí tuệ. Tu là sửa, có nghĩa là đối trị. Từ ba loại này sinh ra ba tuệ[48]  và tương  ứng  với  các  pháp,  là  thể  của  ba  Ðịa.  Nghĩa  rộng  của  ba  tuệ,  phân  biệt 

như trên. Như thế, ba Ðịa, dùng ba phẩm Tuệ cùng tâm, tâm sở pháp và chỗ sở 

đắc quả làm tự tính. Cho nên phần sau bộ luận có nói, “Tu sở thành địa cũng là 

Hữu dư, Vô dư y địa”. 

Thanh Văn Ðịa: Trong thánh giáo của Phật “Thanh” là trên hết. Từ nơi thầy, bạn 

nghe giáo thanh của Phật, dần dần tu chứng,  vĩnh  viễn ra khỏi thế gian. Thực 

hành  ít  thì  chứng  quả  nhỏ,  nên  gọi  là  Thanh  Văn.  Như  thế,  chủng  tính  Thanh 

Văn là phát tâm tu hành chứng quả, nói tổng quát lại tất cả là Thanh Văn Ðịa. 

Ðộc  Giác  Ðịa:  Thường  ưa  vẳng  lặng,  không  muốn  ở  chỗ  hỗn  tạp.  Tu  đầy  đủ 

hạnh gia hành[49], không có thầy, bạn dạy, tự nhiên, tự mình chứng ngộ, vĩnh 

viễn ra khỏi thế gian. Vị này thực hành  hạnh trung dung, chứng quả  vào  hàng 

trung,  nên  gọi  là  Ðộc  Giác.  Hoặc  có  vị  quán  tưởng  về  nhân  duyên  đối  đãi  mà 

chứng Thánh quả, nên gọi là Duyên Giác. Như thế, chủng tính Ðộc Giác, phát 

tâm tu hành, chứng đắc đạo quả, nói tổng quát lại là Ðộc Giác Ðịa. 

Nói về Bồ Tát Ðịa: Mong cầu đại giác, thương xót hữu tình. Hoặc cầu bồ-đề, chí 

nguyện bền vững, trong thời gian lâu mới được tu chứng, vĩnh viễn ra khỏi thế 

gian. Thực hành hạnh nguyện lớn lao, nên gọi là Bồ Tát Ðịa. Như thế, chủng tính 

Bồ Tát, phát tâm tu hành, đắc quả, nói tổng quát lại là Bồ tát Ðịa. Ðại nghĩa của 

ba Thừa, sẽ bàn rộng sau. 

Nói  về Hữu Dư Y Ðịa: Tức là hữu dư  y niết bàn  địa.  Y  là chỗ nương tựa của 

hữu lậu. Chỗ nương tựa này nói lược có tám thứ: Một là, thi thiết y, nghĩa là, do 

y vào 5 thủ uẩn (sắc, thụ, tưởng, hành, thức) bày đặt ra danh, chủng, tính hư-

giả. Hai là, nhiếp thụ y, nghĩa là nương nhờ vào 7 nhiếp sự: cha mẹ, thê tử, nô 

tỳ, sai sử, đồng bộc, bằng hữu và quyến thuộc. Ba là, trụ trì y, nghĩa là, nương 

nhờ vào 4 thức ăn để sống (đoạn thực, xúc thực, tư thực, thức thực). Bốn là, lưu 

chuyễn y, tức là, trụ vào 4 thức, 12 duyên sinh khởi. Năm là, chướng ngại y, tức 

là  các  thiên  ma.  Sáu  là, khổ  não  y,  tức  là  các  phiền  não  trong  cõi  dục.  Bảy 

là, thích duyệt y, tức là các niềm vui trong thiền định. Tám là, hậu biên y, nghĩa là 

vị A-la-hán, tuy có các uẩn tương tục, nhưng nay hoàn toàn chỉ lấy một thứ “tối 

hậu biên y”, trừ 6 nhiếp sự ở trên (lấy 1 phần), lưu chuyển và chướng ngại. 

18 

Trong địa  này  có 4  tịch  tĩnh:  Một  là, khổ  tịch  tĩnh,  tức  là  khổ  tương  lai,  rốt  ráo 

không sinh nữa. Hai là, hoặc tịch tĩnh, tức là các phiền não, rốt ráo không sinh 

nữa.  Ba  là, nghiệp  tịch  tĩnh,  tức  là  không  tạo  tác  các  điều  ác,  tu  tập  các  điều 

thiện. Bốn là, xả tịch tĩnh, nghĩa là, có chính tri, chính niệm, an trụ trên hạnh xả 

nên đối với 6 căn, 6 trần, không mừng cũng không lo. Vị A-la-hán an trụ nơi vô-

học-địa, đủ 4 tịch tĩnh, còn chút dư y, nên gọi làhữu dư y địa. 

Ðịa này thuộc  về Nhị Thừa. Trong thân  vô  học, các pháp  hữu lậu,  vô lậu,  tóm 

thâu  lại  là  tự  tính  Như  Lai.  Tuy  không  có  thân  tâm  chân  thực  hữu  lậu  dư  y, 

nhưng có sự biến hóa tựa như là hữu lậu y, nên đứng về mặt hóa tướng cũng 

được gọi là “hữu dư y địa”. 

Vô Dư Y Ðịa: Tức là vô dư y niết bàn. Tất cả hữu lậu dư y đều xả, hữu vi vô lậu 

của Nhị Thừa đều xả. Như Lai tuy có hữu vi vô lậu, nhưng, không có tất cả hữu 

lậu dư y, cũng gọi là “vô dư y địa”. Ở trong Ðịa này, chỉ có chân như thanh tịnh 

hiển bày ra công đức rất sâu xa, lìa mọi phân biệt, dứt mọi hý luận, không thể nói 

về  uẩn,  giới,  xứ, nhân, thiên  v.v...,  như, “tức”, như “ly”, như “có”, như “không”, 

danh  tướng  sở  hữu,  đều  có  nghĩa  là  giả  thuyết  mà  thôi.  Trong  Ðịa  này  chính 

dùng  “cứu  cánh  trạch  diệt  chân  như  vô  vi”  làm  tính,  cùng  lấy  hữu  vi  vô  lậu 

công đức của Như Lai làm tính. Công đức của Như Lai rất sâu, ly tướng, không 

thể nói bàn được. Không nói được nó cũng nhiếp thuộc vào ngũ thức địa. Và, lý 

thực của nó cũng nhiếp thuộc vào trong nghĩa có ý nghĩa của nó. Hữu vi công 

đức của Như Lai nhiếp thuộc vào Hữu dư y, công đức vô vi nhiếp thuộc vào Vô 

dư y. Cho nên, phần sau bộ luận có nói: “Vô dư y địa là một phần trong năm địa, 

là vô tâm địa, tu sở thành địa, Thanh văn, Ðộc giác, Bồ tát địa.” 

Dịch xong tại chùa Từ Quang, Nice, 

Pháp quốc, ngày 14 tháng 03 năm 1997 





[1] Du Già Sư Ðịa Luận Thích: Là một quyển luận mang số 1580 trong Ðại chính 

Tân Tu Ðại Tạng Kinh. Du Già (Yoga), có nghĩa là “tương ứng”. Tương ứng có 5 

nghĩa: 1) Tương ứng với cảnh không trái với tự tính các pháp. 2) Tương ứng với 

hành:  ứng  hợp  với  sự  song  hành  cả  định  và  tuệ.  3)  Tương  ứng  với  lý:  an  lập 

cũng như phi an lập về chân lý của tục đế và chân đế. 4) Tương ứng với quả: 

chứng  được  quả  vô  thượng  bồ  đề.  5)  Tương  ứng  với  bệnh  và  thuốc:  chứng 

19 

được  đạo  quả  trọn  vẹn,  ứng  hợp  với  việc  lợi  sinh  cứu  vật,  theo  cảm  cơ  của 

chúng sinh, tùy bệnh cho thuốc. Du Già nơi đây phần nhiều tương ứng với pháp, 

tức là tương ứng với lý. 

Du-Già Sư Ðịa Luận: (Yogàcàryabhùmi sàstra). Bộ luận này gồm 100 quyển do 

Bồ-tát Di-Lặc thuyết và ngài Huyền-Trang dịch sang chữ Trung-Hoa. Các vị trong 

Tam  thừa  thực  hành  phương  pháp  Du-Già,  nên  gọi  là  Du-Già  Sư.  Mười  bảy 

cảnh-giới là chỗ nương tựa và thực hành của các vị Du-Già Sư gọi là “Du-Già 

Sư Ðịa”. 

Du-Già Sư Ðịa Luận Thích là một quyển luận do Bồ-tát Tối Thắng Tử viết ra với 

mục đích giải thích sơ lược về danh nghĩa 17 cảnh giới (địa) trong Du-Già 

[2] Tối-Thắng-Tử (Thìn na phất đa la: Jinaputra): Ngài sinh vào khoảng cuối thế 

kỷ thứ 6 Tây lịch tại Ấn Ðộ. Ngài là đệ tử của ngài Hộ-Pháp. Ngài là một trong 10 

vị Ðại luận sư về Duy Thức. Tây Vực Ký quyển 11 có viết: “Trong nước Bát Phạt 

đa chu vi khoảng trên năm ngàn dậm, bên một thành lớn có ngôi đại già làm, có 

trên một trăm vị Tăng an cư trong đó. Các vị đều tu học theo giáo pháp Ðại thừa. 

Bồ-tát Tối-Thắng-Tử làm quyển Du-Già Luận Thích tại đây”. 

[3]  Pháp  Sư  Huyền  Trang:  Ngài  họ  Trần,  tục  danh  là  Vĩ,  người  đất  Uyển  Sư, 

triều  đại  nhà  Ðường.  Năm  13  tuổi,  Ngài  đi  xuất  gia  nơi  người  anh  ruột  tên  là 

Trương Tiệp tại chùa Tịnh Ðộ, Lạc Dương. Ngài nghe kinh Niết-bàn nơi ngài Tuệ 

Cảnh, Nhiếp Ðại Thừa luận nơi Nghiêm Pháp Sư. Niên hiệu Vũ Ðức năm đầu, 

Ngài cùng ông anh vào Trường An, tới Thành Ðô học Nhiếp Luận, Tỳ Ðàm nơi 

hai  ngài  Ðạo  Cơ  và  Bảo  Thiên,  nghe  giảng  Pháp  Trí  luận  nơi  Chấn  Pháp  Sư. 

Sau  5  năm,  Ngài  thụ  cụ  túc  giới,  học  tập  về  luật.  Ngài  tới  Kinh  châu,  Tương 

châu, Triệu châu, và Trường An tham học về luận. Ngài có tới nghe giảng Nhiếp 

Ðại Thừa luận nơi hai đại đức Pháp Thường và Tăng Biện là hai vị nổi tiếng tại 

Kinh  đô  đương  thời,  nhưng  đối  với  Ngài,  Ngài  chưa  cảm  thấy  có  sự  sáng  tỏ, 

Ngài  quyết  chí  tây  du  học  đạo.  Niên  hiệu  Trinh  Quán  năm  thứ  ba,  triều  nhà 

Ðường, Ngài lên đường học đạo tại Ấn Ðộ. Trải bao nhiêu gian lao, nguy hiểm, 

niên hiệu Trinh Quán năm thứ 7, Ngài tới nước Ấn Ðộ. Với tu chất thông minh, 

quyết chí tham học Kinh, Luật, Luận nơi các bậc tôn túc khắp nơi, Ngài đã đạt 

thành ý nguyện và đã nổi tiếng trong các cuộc tham luận. Niên hiệu Trinh Quán 

năm thứ 19, Ngài về tới Kinh đô nhà Ðường, mang theo 657 bộ kinh sách bằng 

chữ Phạm dâng lên  triều đình. Vua Thái  Tông cho lập ban phiên dịch tại chùa 

Hoằng Phúc, sau chuyển về chùa Từ-AÂn. Phiên dịch được 75 bộ, gồm 1,335 

quyển. Ngài viên tịch vào tháng 5 năm năm Ngài 65 tuổi. 

20 

[4] Bài kệ gồm 24 câu này được coi như là bài tựa của bộ luận. Ðầu tiên kính lễ 

Phật là bậc đại giác Thế Tôn của nhân, thiên, vẹn tròn phúc đức và trí tuệ. Pháp 

có đầy đủ văn nghĩa chân thực, vi diệu và vô thượng. Tăng là những bậc Hiền 

thánh hữu học, vô học hiểu biết một cách chân chính. Tiếp đến, kính lễ luận chủ 

Di-Lặc (Maitreya), Trung Hoa dịch nghĩa là Từ Thị, tên là A-Dật-Ða (Ajita), Trung 

Hoa dịch nghĩa là Vô Năng Thắng. Ngài (Di Lặc) muốn cho chúng sinh được lợi 

lạc, nên thâu tóm những yếu nghĩa trong các kinh, nói ra năm phần trong bộ luận 

Du-Già. Kính lễ  Bồ-tát Vô-Trước (Asanga), do định lực lên cung trời Ðâu Suất, 

nghe Bồ-tát Di-Lặc giảng bộ luận Du-Già, đem về phổ biến cho thế gian. Kính lễ 

tất  cả  các  bậc  Thánh  được  thấm  nhuần  trong  biển  pháp  của  Bồ-tát  Vô-Năng-

Thắng, đã tuôn chảy mưa pháp cam lộ cao tột này cho tất cả chúng sinh. Các vị 

thấm nhuần mưa pháp Du-Già, bản thân hưởng được những pháp âm mỹ diệu, 

còn đem lại lợi lạc cho thế gian. Mưa pháp này tuôn rải những câu, những chữ vi 

diệu,  như  bông  hoa  tỏa  hương  một  cách  bình  đẳng,  đặc  biệt  làm  thấm  mát 

những nhân tố tu hành, thai sinh từ gốc cây Mưu Ni mà ra. Có nghĩa là trong ba 

hội Long Hoa của đức Di-Lặc, những vị được chứng ngộ đều là những vị tu hành 

trong giáo pháp của đức Phật Thích Ca Mưu Ni. Tới đây, tác giả khen ngợi luận 

Du-Già này như hoa sen, như kho báu, như biển lớn, trong đó, trình bày và giải 

thích văn nghĩa rộng rãi của các Thừa, không thiếu sót. Và, tác giả tự lượng sức 

mình, chỉ xin giải thích ít phần trong bộ luận Du-Già này mong cho chính pháp 

còn mãi, đem lại lợi ích an vui cho tất cả chúng sinh. 

[5] Ba Thừa: Ba cỗ xe chuyên chở giáo pháp của đức Phật, tùy theo căn cơ tu 

chứng của các hành giả, tức là của các bậc Thanh Văn, Duyên Giác và Bồ-Tát. 

[6]  Bổ-đặc-già-la  (Pudgala):  Xưa  kia,  Trung  Hoa  dịch  nghĩa  là  “Nhân”  (người) 

hay “chúng sinh”, nay dịch nghĩa là “xác thủ thú””: nghĩa là cái nhân tố, luôn luôn 

nhận chịu cái quả sinh tử luân hồi trong các cõi: thiên, nhân, a-tu-la, địa ngục, 

ngã quỷ, súc sinh. 

[7] Nhị thừa: Thanh-Văn và Duyên-Giác. 

[8] Ba cõi: cõi Dục, cõi Sắc và cõi Vô Sắc. 

[9] Tập khí: mê lầm được phát sinh ra bởi những hơi hướng huân tập ẩn nấp từ 

lâu. 

[10] Thực tướng: Tướng chân thực, không hư vọng, không chuyển biến, tức bản 

thể  của  vạn  pháp.  Pháp  tính,  chân  như,  thực  tướng,  danh  xưng  khác  nhau, 

nhưng cùng chỉ cho bản thể mà thôi. Thực tướng còn có những danh xưng khác 

21 

nữa  như:  nhất  thực,  nhất  như,  nhất  tướng,  vô  tướng,  pháp  thân,  pháp  chứng, 

pháp vị, niết bàn, vô vi, chân đế, chân tính, chân không, thực tính, thực đế, thực 

tế,... 

[11]  Biến  Kế  Sở  Chấp  tính:  Phàm  phu  suy  lường  sự  vật  một  cách  mê  lầm,  giả 

cho là thực, như đêm tối thấy khúc dây thừng tưởng là con rắn, v.v... 

[12] Y Tha Khởi tính: Nương tựa vào các nhân duyên khác mà sinh ra vạn pháp. 

Chủng tử nơi A-lại-gia thức là nhân tố thứ nhất, nó nhờ thêm các trợ duyên khác 

mà  tạo  thành.  Bản  chất  của  dây  thừng  là  những  sợi  của  cây  gai,  nhờ  những 

công phu khác mới hình thành dây thừng. 

[13] Viên Thành Thực tính: Chỉ cho tính chân thực, thành tựu viên mãn của sự 

vật, tức là thể tính của các pháp hữu-vi. Như thực tính của dây thừng là cây gai. 

[14]  Nhi  đế:  Hai  sự  nhận  thức  về  sự  thực  của  sự  vật  đối  với  người  thế  tục  và người có thánh trí, đó là tục đế và chân đế. Người thế tục nhận sự tướng của sự 

vật là thật, nên gọi là “tục đế”. Người có thánh trí nhận thức lý tính chân thực về 

sự tướng của sự vật ấy là không thực nên gọi là “chân đế”. 

[15] Nhị tạng: 1) Thanh Văn tạng: Nói về giáo, lý, hành, quả của Thanh Văn và 

Duyên Giác. 2) Bồ Tát tạng: Nói về giáo, lý, hành, quả của bồ-tát. 

Tam tạng (Tripitaka): Ba kho tàng giáo pháp của Phật giáo: Kinh tạng (Tu đa la: 

Sutrapitaka):  Lời  dạy  của  Phật.  Luật  tạng  (Tỳ  nại  gia:  Vinayapitaka):  các  lời 

khuyên răn, diệt trừ lỗi lầm của ba nghiệp: Thân, miệng, ý. Luận tạng (A tỳ đạt 

ma: Abhidharmapitaka): Dùng thắng trí quán chiếu về chân lý của sự vật. Hay là, 

dùng thắng trí bàn giải về các pháp. Kinh hướng về định hoc. Luật hướng về giới 

học. Luận hướng về tuệ học. 

[16] Duy thức (Vijanãnamatravàda): Vạn pháp chỉ do Thức biến hiện. Thức đây 

chỉ cho 8 thức: nhãn thức, nhĩ thức, tỵ thức, thiệt thức, thân thức, ý thức, mạt-na 

thức và A-lại-gia thức. 

[17] Năm thú: 5 cõi phải đi tới, theo nhân quả nặng hay nhẹ đã tạo: địa ngục, ngã quỷ, súc sinh, nhân và thiên. 

[18] Ba đại khổ: Gây nhân quả xấu phải chịu sự đau khổ cùng cực trong ba cõi 

địa ngục, ngã quỷ, súc sinh. Hoặc bị ba thứ ngăn che chính đạo, làm hại thiện 

tâm: phiền não, nghiệp chướng và quả báo. 

[19] Tam bồ-đề (Sambodhi): Quả vị chính đẳng giác. 

22 

[20]  Bồ  tát  Long  Mãnh  (Nàgàrjnna)),  xưa  dịch  là  Long  Thọ,  Long  Thắng,  đệ  tử 

của ngài Ca Tỳ Ma La Tôn Giả, là một trong các vị Luận sư nổi tiếng trong Ðại 

thừa giáo. theo kinh Ðại Trang Nghiêm Tam Muội thì trong thời quá khứ, Bồ tát 

Long Mãnh thành Phật hiệu là Diệu Vân Tự Tại Vương Như Lai và nay ngài hiện 

ở ngôi vị Sơ Ðịa tức là Hoan Hỷ Ðịa hay là Cưc Hỷ Ðịa. 

[21]  Thánh  Ðề  Bà  (Àryadeva):  Sáng  tác  bộ  Bách  Luận.  Bồ  tát  Ðề  Bà  là  một  vị 

trong các đại Luận sư, người đương thời tôn xưng ngài như bậc Thánh nên gọi 

là Thánh Ðề Bà. 

[22] Bồ tát Vô Trước (A Tăng Già: Asanga): Ngài sinh tai Kiền Ðà La, Ấn Ðộ, sau khi đức Phật nhập diệt vào khoảng một ngàn năm. Ngài xuất gia trong bộ phái Di 

Sa Tắc, sau tin tưởng về Ðại thừa. Ngài là vị Tổ trong Pháp Tướng Tông. Vào 

một đêm, ngài  nhập định lên cung trời  Ðâu Suất, nghe đức Di Lặc thuyết luận 

Du-Già, luận Trang Nghiêm, luận Ðại Thừa, luận Trung Biên Phân Biệt, rồi Ngài 

trở lại thuyết pháp cho đại chúng. 

[23] Bất tương ứng hành: Duy Thức học có tâm, tâm sở pháp và sắc pháp, mỗi 

một pháp trong ba loại này, hành động của chúng không ứng hợp với nhau, nên 

gọi  là  “bất  tương  ứng  hành  pháp”.  Bất  tương  ứng  hành  pháp  có  24  thứ,  xem 

trong Duy Thức sẽ rõ. 

[24]  Uẩn,  xứ,  giới...  :  Tức  5  uẩn,  12  xứ,  18  giới,  12  nhân  duyên,  duyên  sinh, duyên khởi, 4 đế (khổ, tập, diệt, đạo). 

[25]  Bốn  tính:  Trong  kinh  Phật  Bản  Hạnh  nói  Bồ  tát  có  4  tính  hạnh:  1)  Tự  tính hạnh: Bồ tát, xưa nay vẫn đầy đủ đức tính hiền lương, hiếu thuận, tín kính và 10 

điều thiện. 2) Nguyện tính hạnh: Bồ tát phát tâm nguyện thành đạo, thành Phật. 

3) Thuận tính hạnh: Bồ tát thuận theo 6 Ba la mật mà tu hành. 4) Chuyển tính 

hạnh: Do công phu tu hành, chuyển phàm thành Thánh. 

[26] Bốn pháp: Trong Pháp bảo có 4 loại: Giáo pháp, lý pháp, hành pháp và quả 

pháp. Trong kinh Ðại Thừa Ký Pháp nói, Bồ tát có 4 pháp tu hành: 1) Không bỏ 

tâm Bồ đề. 2) Không bỏ thiện tri thức. 3) Không bỏ sự cố gắng chịu đựng về ái, 

lạc. 4) Không bỏ nơi an tịnh A lan nhã. 

[27] 37 Bồ đề phận pháp: 4 niệm xứ, 4 chính cần, 4 như ý túc, 5 căn, 5 lực, 7 bồ 

đề phận và 8 thánh đạo. 

[28] Tỳ bát xá na (Samatha): Ðây chỉ về 2 môn định: Samatha là Chỉ, Vipassana 

là Quán. 

23 

[29] Tam ma địa (Samàdhi): Ðịnh, chính thụ. 

[30] Chín đạo: Theo Phật Học Ðại Tự Ðiển, chín đạo tức chỉ cho 9 nơi cư trụ của các loài hữu tình: 

1) Nơi cư ngụ của Người và Trời trong Dục giới. 2) Nơi cư trụ của Phạm Chúng 

thiên. 3) Nơi cư trụ của Cực Quang thiên. 4) Nơi cư trụ của Biến Tịnh thiên. 5) 

Nơi cư trụ của Vô Tưởng thiên. 6) Nơi cư trụ của Không Vô Biên Xứ thiên. 7) 

Nơi cư trụ của Thức Vô Biên Xứ thiên. 8) Nơi cư trụ của Vô Sở Hữu Xứ thiên. 9) 

Nơi cư trụ của Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ thiên. 

[31] Vô đẳng đẳng (Asamasama): Tôn hiệu của Phật đạo và Phật. Phật đạo siêu 

tuyệt  không  gì  có  thể  sánh  bằng  được  nên  gọi  là  “vô  đẳng”.  Chỉ  có  Phật  với 

Phật,  tức  là  chỉ  có  những  bậc  giác  ngộ  mới  có  thể  sánh  bằng  được  nên  gọi  là 

“đẳng”. 

[32] Bất cộng hành: Sự thực hành của mỗi thuyết không như nhau, nhưng chung 

cuộc, cùng chứng đạo quả Bồ đề như nhau. 

[33]  Ba  thân  ba  đức:  Ba  thân:  pháp  thân,  báo  thân  và  ứng  hóa  thân.  ba  đức: pháp thân, bát nhã và giải thoát. 

[34] Ðẳng chí: Biệt danh của định. Trong định,  thân tâm  quân bình (bình đẳng) an hòa gọi là “đẳng”. Do định đạt tới chỗ bình đẳng gọi là “chí”. 

[35] 17 địa: Luận Du Già thuyết minh về 17 cảnh (pháp môn) sở quán gọi là 17 

địa: 1) Ngũ thức thân tương ứng địa. 2) Ý địa. 3) Hữu tầm hữu tứ địa. 4) Vô tầm 

hữu tứ địa. 5) Vô tầm vô tứ địa. 5) Tam ma ế đa địa (Samàhita: đẳng dẫn: định 

lực quân bình dẫn tới các công đức). 7) Phi tam ma ế đa địa. 8) Hữu tâm địa. 9) 

Vô tâm địa. 10) Văn sở thành địa. 11) Tư sở thành địa. 12) Tu sở thành địa. 13) 

Thanh Văn địa. 14) Ðôc giác địa. 15) Bồ tát địa. 16) Hữu dư y địa. 17) Vô dư y 

địa. 

[36] Thập địa: 1) Hoan hỷ địa. 2) Ly cấu địa. 3) Phát quang địa. 4) Diêm tuệ địa. 

5) Nan thắng  địa.  6) Hiện tiền địa. 7)  Viễn hành địa.  8) Bất  động  địa.  9) Thiện 

Tuệ địa. 10) Pháp vân địa. Ðây là thập địa thuộc Ðại thừa. Mười bậc này đều gọi 

là “địa”, vì chúng thâu tóm các công đức hữu vi và vô vi dùng làm tự tính, cùng 

làm chỗ nương tựa chắc chắn hơn cả cho sự tu hành, và hay sinh trưởng, cho 

nên gọi là “địa”. 

24 

[37]  Ôn  đà  nam,  có  chỗ  còn  phiên  âm  là  Ưu  đà  na  (Udàna):  Trung  Hoa  dịch nghĩa là “tự thuyết”: không có ai hỏi, tự mình thuyết ra. 

[38] 3 lượng trong Duy  Thức học: 1) Hiện lượng: lường biết cảnh hiện tại, như 

thấy vật trong gương. 2) Tỷ lượng: biết do sự so sánh phân biệt, như thấy khói 

biết  có  lửa.  3)  Phi  lượng:  tâm  nghịch  loạn,  phân  biệt  lầm  sự  vật,  tức  là  không 

phải hiện lượng và tỷ lượng. 

[39] Ðẳng trì (Samàdhi): Biệt danh của định. Tâm trụ vào một cảnh và giữ được 

sự quân bình. 

[40] Ðẳng chí (Samàpatti): Thân tâm bình đẳng (quân bình) an hòa, dẫn đến quả 

vị bình đẳng. 

[41] Bốn tĩnh lự: tức 4 thiền. 

[42] Tám giải thoát: 1) Trong thân có tham tưởng về sắc, quán ngoại sắc là bất tịnh, được giải thoát. 2) Trong tâm tuy không có tham tưởng về sắc, nhưng vẫn 

quán  ngoại  sắc  là  bất  tịnh  cho  thêm  kiên  cố,  được  giải  thoát.  3)  Trừ  bất  tịnh 

tướng chuyên quán về tịnh sắc, được giải thoát. 4) Quán về Không vô biên xứ, 

được giải thoát. 5) Quán về Thức vô biên xứ, được giải thoát. 6) Quán về Vô sở 

hữu xứ, được giải thoát. 7) Quán về Phi tưởng phi phi tưởng xứ, được giải thoát. 

8) Diệt thụ, tưởng định, được giải thoát. 

[43] 5 hiện kiến: Thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến thủ, giới cấm thủ. Thêm tham, sân, si, mạn, vô minh và nghi là mưới kiến. 

[44]  Tám  thắng  xứ:  Phát  khởi  tri  kiến  thù  thắng  để  xả  những  sự  tham  ái  trong thiền định. 1) Ðạo chưa tăng trưởng, bên trong khởi tham tưởng sắc, bên ngoài 

quán sắc ít đi. 2) Ðạo dần thuần thục, bên trong tưởng sắc, quán sắc bên ngoài 

nhiều không ngại. 3) Ðạo dần thắng diệu, bên trong không tưởng sắc, quán sắc 

bên  ngoài  ít  đi.  4)  Ðạo  đã  thắng  diệu,  bên  trong  không  tưởng  sắc,  bên  ngoài 

quán  sắc  nhiều,  không  phương  ngại.  5)  Quán  sắc  xanh,  chuyển  biến  tự  tại, 

không khởi pháp chấp. 7) Quán sắc đỏ, chuyển biến tự tại... 8) Quán sắc trắng, 

chuyển biến tự tại... 

[45]  Mười  biến  xứ:  Tổng  hợp  vạn  hữu  làm  một  đối  tượng  để  quán  tưởng. 

Phương  pháp  này  có  10  thứ  như  quán:  đất,  nước,  lửa,  gió,  xanh,  vàng,  đỏ, 

trắng, không và thức. 

25 

[46] Tứ cú phân biệt: 1) Hữu nhi phi không: có mà chẳng phải không. 2) Không 

nhi  phi  hữu:  không  mà  chăng  phải  có.  3)  Diệc  hữu  diệc  không:  cũng  có  cũng 

không. 4) Phi hữu phi không: chẳng phải, chẳng phải không. 

[47] Bốn điên đảo: Bốn thứ vọng kiến điên đảo, chia làm hai loại: 1) Trong sinh tử: vô thường, vô lạc, vô ngã, vô tịnh lại chấp là thường, lạc, ngã, tịnh. 2) Trong 

niết bàn: là thường, lạc, ngã, tịnh lại cho là vô thường, vô lạc, vô ngã, vô tịnh. 

[48] Ba tuệ: Tức văn tuệ, tư tuệ, tu tuệ. 

[49] Bốn Gia hành vị: Sau sự tu tập về Thập hồi hướng, nguyện tu thêm 4 tầm tư 

quán,  4  như  thực  quán  sẽ  chứng  được  quả  vị  của  4  thiện  căn  là:  noãn,  đỉnh, 

nhẫn và thế đệ nhất. 4 tầm tư quán: đối với các pháp có 4 loại: danh, nghĩa, tự 

tính và sai biệt. “Danh” cái tên về sắc, thụ... của sự vật. “Nghĩa” y vào cái tên ấy 

mà thuyên giải ra cái “thể” về sắc, thụ... của sự vật. „Tự tính”: tự thể tính của sắc, 

thụ...  “Sai  biệt”:  các  chủng  loại  sai  biệt  trong  thể  của  chúng.  Hành  giả  quán  4 

pháp  này,  tự  trong  tâm  mình  biến  hiện  các  pháp  như  huyễn,  hư  giả,  phải  tìm 

cầu,  suy  xét  chúng  là  giả  có  thực  không,  gọi  là  “4  tầm  tư  quán”.  Dùng  4  pháp 

quán này làm nhân, mà phát sinh ra trí  quyết định ấn khả.  Không những, hiểu 

biết như thực về sở thủ, sở duyên của danh, nghĩa, tự tính, sai biệt của sự vật là 

tự  tâm  biến  hiện  ra  giả  có  không  thực.  Và,  còn  biết  rõ  cả  cái  năng  thủ,  năng 

duyên của 4 pháp ấy, cũng là giả có, thực không, đó là “4 như thực quán”. Song, 

4 tầm tư quán và 4 như thực quán là chỗ sở phát của quán pháp. Còn nói về chỗ 

năng  phát của thiền định thì:  1) minh  đắc định. 2) minh tăng định. 3)  ấn thuận 

định. 4) vô gián định. Do đó tăng thêm công đức vào chỗ chứng đắc của 4 pháp, 

tức 4 thiện căn: noãn, đỉnh, nhẫn và thế đệ nhất. 



26 



Document Outline


	Bài Kệ Mở Đầu

	Tại sao lại nói luận này? 

	Nay nói về “sở nhân” của luận này. 

	Nay nói về Du Già Sư Ðịa Luận. 

	Luận này đã có năm phần như thế, tại sao chỉ đặt tên là Du-Già Sư Ðịa? 

	Duyên gì mà hợp năm Thức lại lập thành một Ðịa? 






cover_image.jpg
DuGiaSuLuan





